
Widersprüche. Verlag Westfälisches Dampfboot, Heft 178, 45. Jg. 2024, Nr. 4, 27 – 38

Susanne Maurer

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 
Nachdenken über Hegemoniales in Projekten  

der Gesellschafts- und Erkenntniskritik

Mein Einhakpunkt in die Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt ist die 
Wahrnehmung, Beobachtung und das – oft auch schmerzhafte – Erleben spezi-
fischer Dynamiken in Binnenräumen der Kritik, in denen ich mich auch selbst 
bewege bzw. bewegt habe. Das waren und sind ‘linke Szenen’ oder Milieus, die 
sich durch eine gewisse Offenheit auszeichnen; das sind unterschiedliche soziale 
Bewegungen (von der Jugendzentrumsbewegung, über Anti-AKW- und Friedens-
bewegung, bis zu Bewegungen, die sich gegen Ausbeutung und die Zerstörung 
von Lebensgrundlagen richten – auch in globaler Perspektive), und das sind vor 
allem auch feministische Kontexte, ob in Wissenschaft, beruflicher oder politisch-
aktivistischer Praxis.

Im Folgenden beziehe ich mich auf Erfahrungen aus diesen unterschiedlichen 
Zusammenhängen der Gesellschafts- und Herrschaftskritik. Und ich nutze ein-
zelne selbst miterlebte Situationen, um schwierige Momente zu verdeutlichen, die 
meines Erachtens auf das Phänomen epistemischer Gewalt verweisen. Die ‘Inspek-
tion’, die ich diesbezüglich vornehmen möchte, ist keine unbeteiligte – vielmehr 
wird mein Blick gerade dadurch geschärft, dass ich mich mit den Anliegen und 
Begehren der jeweiligen kritischen Kontexte selbst stark verbunden fühle, und 
für die Geschehnisse in diesen Räumen der Kritik auch eine Mit-Verantwortung 
übernehmen muss und möchte.

Situation 1: Vom Sprechen und vom Schweigen

1978. Eine Sitzung der „Fachschaft Pädagogik“. Im Raum verteilt sitzen mindes-
tens vierzig Personen, die unterschiedlichen politischen Gruppierungen angehö-
ren (wobei die Nähe zum SZ/Sozialistischen Zentrum hier deutlich dominiert). 
Alle Anwesenden verbindet offenbar das Selbstverständnis, sich kritisch auf die 



28 Susanne Maurer 29Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 

herrschenden Verhältnisse zu beziehen – im Institut, in der Uni, den (sozial)
pädagogischen Praxisfeldern, der Gesellschaft insgesamt. Zugleich sind verschie-
dene politische Auffassungen, Analysen und Positionen erkennbar und werden 
mehr oder weniger heftig – auch gegeneinander – ins Spiel gebracht. Wer spricht 
in diesem Raum, wem wird (wie) zugehört, und wer wagt es nicht zu sprechen? 
Diesbezügliche Grenzlinien verlaufen quer zu den politischen Gruppierungen; 
sie haben mit Aspekten von Habitus zu tun, die sich auf ‘Alter’ (bzw. die Dauer 
der Anwesenheit im Feld), Geschlecht, Klasse bzw. soziale Herkunft und noch 
Weiteres beziehen lassen. Ich selbst nehme an der beschriebenen Situation teil als 
politisch interessierte junge Studentin im ersten oder zweiten Uni-Semester, mit 
gewissen Vorerfahrungen in Bezug auf Aktivismus und Selbstorganisation. Zu 
einer Fachschaftssitzung zu gehen, ist für mich deshalb ein naheliegender Schritt. 
Von den Leuten und Themen in diesem Raum bin ich fasziniert. Angezogen 
fühle ich mich vor allem von den ‘undogmatischen Linken’ – ich möchte gerne 
dazugehören, wage es aber nicht (mit) zu sprechen. Das unbestimmte Unbehagen, 
das sich bei mir eingestellt hat und das mir ‘die Sprache verschlägt’, artikuliere 
ich schließlich in einer schriftlichen Äußerung – auf einem Zettel, den ich, nach 
einigem Zögern, in die Runde gebe. Mit dem Zettel mache ich die Schwierigkeit 
des Sprechens in diesem – vom Anspruch her – egalitären Raum zum Thema. 
Darauf wird von einigen der Anwesenden stark reagiert – es ist offenbar alles 
andere als egal, dass dieser ‘Raum der Kritik’ manche auch zum Verstummen 
bringen kann. (Einige Semester später werde dann ich selbst eine derjenigen sein, 
die in der „Fachschaft Pädagogik“ zu den häufig Sprechenden gehört – und die 
vergleichbare Botschaften von anderen empfängt. Als brisant erweist sich dabei 
insbesondere die Frage, wer meint ‘für andere’ sprechen zu können – auch, indem 
‘das Nicht-Sprechen der Anderen’ von den häufig Sprechenden problematisiert 
wird. Macht macht sich bemerkbar, und es stellt sich das Gefühl ein, irgendwie 
in der Falle zu sitzen …) 

◆ ◆ ◆

Der Traum von der Egalität ist zerbrechlich. Das zeigen die historischen Erfah-
rungen mit ernsthaften Versuchen, so etwas wie Egalität (als Gleichrangigkeit, 
als gleiche Möglichkeit zur Mitwirkung) herzustellen. Zu wenig wurde und wird 
dabei oft berücksichtigt, wie radikal unterschiedlich die Voraussetzungen dafür 
sein können, an ‘Gleichheit’, ‘Freiheit’ und ‘Geschwisterlichkeit’ bzw. ‘Solidarität’ 
teilzuhaben. Für den Kontext politischer Kollektivität etwas anders gewendet: 
Was ermöglicht uns eigentlich, ‘in Gesellschaft frei zu sein’ (und frei zu bleiben), 

im Denken und Handeln, im Verhältnis zu uns selbst und in der Verbindung mit 
und Abgrenzung zu anderen? Und wer kann sich Freiheit vor welchem Hinter-
grund ‘leisten’? Mit beiden Fragen wird der ungleiche Zugang zu Möglichkeiten 
der Freiheit angesprochen.

Da mich selbst die Frage des Differenten und Konflikthaften im Kontext op-
positioneller Strömungen und Milieus seit vielen Jahren beschäftigt, habe ich sie 
u. a. in einer qualitativ-empirischen Studie untersucht (vgl. Maurer 1996), über 
intensive Gespräche mit Aktivist_innen und Zeitzeug_innen der ‘Neuen Frau-
enbewegung’. Über die rekonstruktive Auseinandersetzung mit Dissens konnten 
so etwa die Funktionen von Dogmatismen in oppositionellen Kontexten exem-
plarisch herausgearbeitet und systematisch bestimmt werden. Insbesondere ging 
und geht es dabei um die Erlangung oder Aufrechterhaltung persönlicher wie 
politischer Handlungsfähigkeit. Diesen Forschungshintergrund nutze ich, wenn 
ich mich mit schwierigen Dynamiken in ‘Binnenräumen der Kritik’ auseinan-
dersetze. Ich bewege mich dabei gewissermaßen auf einer ‘Spur des Unbehagens’, 
die mich ins Gelände des latent oder auch offen Konflikthaften führt. Wo sich 
z.B. die Frage stellt: Wie entstehen erneut Ordnungen der Dominanz bzw. wie 
entsteht ‘Hegemoniales’ in anti-hegemonialen Bewegungen und Bestrebungen?

Situation 2: Woran sich etwas festmacht

2015. Eine Tagung in Süddeutschland. Die Teilnehmenden verbindet das Anlie-
gen der Kritik an (migrations-)gesellschaftlichen Verhältnissen und Zuständen, 
die (selbst-)kritische Auseinandersetzung mit Rassismen und Kolonialismen – 
gerade auch in Pädagogik und Sozialer Arbeit. Dieses verbindende (potenziell) 
verbündende Begehren erscheint zugleich brüchig – angesichts unterschiedlicher 
Situiertheiten und Positioniertheiten der Menschen im Raum. Schließlich kommt 
es zu einer Situation im Tagungsplenum, in der etwas strukturell Konflikthaftes 
aufbricht und eskaliert. Das im Raum dieser Tagung als temporärem ‘Binnenraum 
der Kritik’ vielfach inhaltlich Verhandelte wird nun auch auf das Tagungsge-
schehen selbst bezogen, das hier exemplarisch nicht nur für die Dimension der 
wissenschaftlichen, sondern auch der politisch-aktivistischen Befassung damit 
steht. Der offenbar von etlichen Teilnehmenden als sich verstärkendes Unbeha-
gen empfundene und auch als ‘Silencing’ erlebte Konflikt artikuliert sich nun 
durch eine Person, die als wahrnehmbare, erkennbare, ‘sprechfähige’ Person im 
akademischen Feld bereits etabliert ist, dort – wie auch immer prekäre, zumindest 
ambivalente Anerkennung gefunden hat und nun zum Sprachrohr derjenigen 
wird, die anscheinend nicht zum Sprechen gelangen können. Der unartikulierbare 



30 Susanne Maurer 31Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 

Konflikt wird von dieser Person artikuliert und entfaltet in der Dynamik dieser 
spezifischen Situation eine Wucht, die auch Personen erfasst und ‘angreift’, die 
sich teilweise schon seit vielen Jahren sehr ernsthaft, aufrichtig, und auch unter 
persönlichem Risiko, mit den aufgebrochenen Themen auseinandersetzen, die 
sich selber auch immer wieder berühren und erschüttern lassen von der Thematik. 
Es geht um Rassismus, um Kolonialismus, um weiß-Sein/Schwarz-Sein, und die 
sehr reale Problematik einer unmarkierten, unbewussten und (auch durch uns 
selbst) immer wieder als ‘selbstverständlich’ vorausgesetzten und reproduzierten 
(weißen, ‘männlichen’, klassistischen, ableistischen, …) Norm. Diese Norm wird 
nun in ihrer herrschaftlichen Wirkung, in ihrer Dominanzwirkung und in ihrer 
Allgegenwärtigkeit explizit problematisiert und die Wucht, die sich damit verbin-
det, führt – zumindest vorübergehend, wenn auch nicht in der Absicht, so doch 
im Effekt – zu einer Identifikation von Personen und Positionen. Denn an den 
Personen, an konkreten Menschen in diesem konkreten Raum, in dieser konkreten 
Situation, lässt sich eben etwas ‘festmachen’. Die ‘Dynamik im Feld’ verschafft 
sich Luft. Darüber, dass sie sich über bestimmte Personen artikuliert, und auch 
an bestimmten Personen festgemacht wird – und dann gewissermaßen an diesen 
haften bleibt, so dass sie auch als persönliche Verletzung erfahren werden kann. 
Fast unmöglich erscheint es, in dieser Situation in eine reflexive, anders wahrneh-
mende Auseinandersetzung einzutreten – und doch wird es immerhin versucht …

◆ ◆ ◆

Es zeigt sich hier das auch Gefährliche, Schmerzhafte und Konflikthafte in den 
oppositionellen Erkenntnisprozessen, in den ‘Bewegungen der Kritik’; diese As-
pekte sollten m.E. nicht negiert oder verharmlost werden. Denn kritisches Denken 
macht (uns) auch verletzlich. Etwas Beunruhigendes ist darin, in diesem ‘alles (und 
sich selbst) hinterfragen’. Die Kritik an Herrschafts- und Dominanzverhältnissen 
richtet sich eben nicht nur ‘nach außen’, sondern auch ‘nach innen’. Wie beides 
miteinander – persönlich wie politisch – ins Gehege kommen kann, sollte nicht 
ausgeblendet werden, wenn es um Möglichkeiten der (Selbst)Befreiung geht.

Ein Schritt zurück: Emanzipation oder das Begehren der Freiheit

Dieter Oelschlegel, Protagonist einer kritischen politischen Gemeinwesenarbeit 
und in hohem Maße an Fragen von Subjektwerdung in einem auch politischen 
Sinne interessiert, kennzeichnete ‘Emanzipation’ einmal wie folgt: 

Jede Handlung, und jede Erkenntnis, die andere Menschen materiell, sozial und 
psychisch freier macht, sie vom entfremdeten Bewusstsein zum Bewusstsein der Ent-
fremdung bewegt, individuelle Verhaltenszwänge und Kommunikationsstörungen 
so weit als möglich beseitigt, ist ein Bestandteil der Emanzipation […]. (Oelschlegel 
1996: 162) 

Hier wird Emanzipation relational und graduell formuliert als ein Versuch der 
Befreiung, des ‘freier Werdens’. Oelschlegel fährt fort, „insbesondere dann“ und 
hier gibt es einen Ebenenwechsel, „wenn dadurch die Bedingungen für solida-
risches und politisches Handeln gefördert werden“ (ebd.). Er verknüpft also die 
individuelle Emanzipation mit der politischen Emanzipation, der Emanzipation 
im Kollektiv, in der Solidarität mit anderen.

Im Nachdenken über die Voraussetzungen und Möglichkeiten der – auch 
subjektiven – Befreiung zeigt sich immer wieder ein spezifischer Zusammenhang 
zwischen ‘negativer’ und ‘positiver’ Freiheit: Der Zustand, aus dem ich mich be-
freien will, hat in mir womöglich so tiefe Spuren hinterlassen, dass nicht nur der 
Akt der Befreiung (ebenso wie der Widerstand dagegen) dadurch in spezifischer 
Weise geprägt und begrenzt wird, sondern auch der angestrebte Zustand einer 
positiv(iert)en Freiheit davon maßgeblich beeinflusst und auch beeinträchtigt 
erscheint.

Mit der Referenz auf den Diskurs um Emanzipation kann auch eine Kritik 
an Identitätslogiken verknüpft werden, wie sie seit vielen Jahren in verschiedenen 
Theorieströmungen entfaltet worden ist – so etwa im Kontext der Kritischen 
Theorie oder in poststrukturalistischen Strömungen. Gerade diese Kritik erlaubt 
es, die mit Identifizierungen einhergehenden Machtwirkungen wahrzunehmen 
und zu problematisieren, die sich auch in politischen Befreiungsbewegungen 
immer wieder zeigen und als ‘Unfreiheiten’ wirksam werden (können).

Dissens im Binnen-Raum von Befreiungsbewegungen (vgl. dazu auch Maurer 
2016) entsteht nicht zuletzt aus der Erfahrung mit den Machtwirkungen verein-
heitlichender, homogenisierender Emanzipationsvorstellungen. Wenn demgegen-
über dann zum Beispiel auf ‘Differenz’ bestanden wird, so geht es dabei weniger um 
eine bestimmte oder gar festgelegte ‘Andersheit’ als vielmehr um die Erfahrung, 
sich als different zu erleben und den Wunsch, diese Differenz auch artikulieren 
zu können. Eine differente Erfahrung, Perspektive oder Position muss nicht kon-
flikthaft sein. Erst unter Bedingungen, die ‘Einigkeit’ erzwingen (wollen), wird 
sie zur Provokation, wird aus dem ‘Dissens’ die ‘Dissidenz’ – mit entsprechend 
riskanten Folgen für diejenigen, die artikulieren (oder denen zugeschrieben wird), 
nicht mit der vorherrschenden Auffassung einig zu sein.



32 Susanne Maurer 33Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 

Versuch der Systematisierung, (möglichst) ohne Ausblendung  
des Er-Lebens …
Es erscheint mir sinnvoll drei Dimensionen zu unterscheiden, auf die sich das 
Begehren der Freiheit beziehen lässt: die Dimension des Individuellen (Begehren 
des ‘Subjekts im Singular’), die Dimension des Kollektiven (Begehren der Befrei-
ungsbewegungen als gesellschaftlich-historischen ‘Subjekten im Plural’) und die 
Dimension der Erkenntnis (Möglichkeiten befreienden Denkens und Sprechens). 
Ich gehe in diesem Zusammenhang davon aus, dass (gesellschaftlich-)historische, 
(erkenntnis-)politische und auch biographische Erfahrungen uns entscheidende 
Hinweise darauf geben, in welchen Dynamiken sich das Begehren nach Freiheit 
entfaltet und welche machtvollen, durchaus auch schwierigen Wirkungen davon 
ausgehen können.

Ausgangspunkt für kollektive Befreiungskämpfe sind häufig bestimmte Ereig-
nisse und Konstellationen in den übergreifenden historisch-gesellschaftlichen 
Situationen, in denen sich etwas ‘entzündet’. So entsteht ein historischer/s Mo-
ment, in dem das Unbehagen in den Verhältnissen sich plötzlich deutlich zeigt 
und artikuliert, in dem verschiedene Begehren zusammenfließen und zumindest 
vorübergehend zu einer gebündelten und dynamischen Kraft in der Gesellschaft 
werden: Etwas bisher nicht Ausgesprochenes wird nun ausgesprochen, etwas 
bisher nicht Zugestandenes wird nun beansprucht, etwas bisher Undenkbares 
wird nun denkbar, ‘Unerhörtes’ geschieht! Wenn das Gegebene/Bekannte/Be-
stehende radikal hinterfragt und äußerst kritisch betrachtet wird, wenn nach 
ganz anderen Möglichkeiten gesucht wird und dabei auch höchst provozierende 
Grenzübertretungen vorgenommen werden, so wird neben der Attraktivität auch 
das Gefährliche des Begehrens nach Freiheit spürbar.

Entwickelt sich aus spontaneren kollektiven Aktionen eine Soziale Bewegung, 
in der der Protest sich organisiert, so werden damit auch neue Wirklichkeiten 
geschaffen, neue Kräfteverhältnisse, neue Sprech- und Denkmöglichkeiten. Die 
Geschichte Sozialer Bewegungen zeigt, dass sich hier oft auch eine ‘experimentelle 
Lebenspraxis’ entwickelt – eine Praxis miteinander anders politisch zu agieren und 
zu kommunizieren. Die Möglichkeit einer ‘frei(er)en Assoziation’ steht im Raum. 
Mit diesem Begriff aus der anarchistischen Tradition wird der Begriff der Frei-
heit direkt in Beziehung gesetzt mit der Vorstellung von einer auch längerfristig 
tragfähigen und produktiven Verbindung. Der Begriff verweist zugleich darauf, 
dass diese Verbindung eine ‘freie’ sein soll, also eine, die nicht als eng geführte 
und hermetisch wirkende Disziplin eines Kollektivs vorstellbar ist.

Hier kommt die historische Erfahrung mit spezifischen Dynamiken oppositi-
oneller Strömungen und Sozialer Bewegungen (als ‘Befreiungsbewegungen’) ins 

Spiel. Gemeint sind Prozesse ‘im Inneren’ emanzipatorischer Bewegungen, die 
sich immer wieder beobachten lassen, auch wenn sie nicht zwangsläufig stattfinden 
müssen: So gehen mit Prozessen der Organisierung und Kollektivierung auch 
Verfestigungen einher, die – etwa im Zuge einer Parteigründung oder ‘Kader-
politik’ – durchaus zu Dogmen werden können; solche ‘festen Überzeugungen’ 
mit absolutem Geltungsanspruch werden gegenüber kritischen Einwänden ‘mit 
Macht’ verteidigt, gelegentlich auch gewaltsam durchgesetzt. (Wobei nicht außer 
Acht gelassen werden soll, dass hier tatsächlich etwas auf dem Spiel steht: die 
politische Artikulationskraft ‘nach außen’ …)

Angesichts von Phänomenen der Unfreiheit im Kontext von Befreiungsbe-
wegungen stellt sich die Frage, ob hier die Seite des ‘Frei-Werdens’, als prinzipiell 
zukunftsoffener und eher unbestimmter Prozess, preisgegeben worden ist. Vor 
dem Hintergrund eigener Studien zu den historischen Frauenbewegungen und in 
Auseinandersetzung mit der Forschung zu Sozialen Bewegungen schlage ich vor, 
deren Binnendynamik als je spezifischen Rhythmus von Öffnung und Schließung 
zu lesen. Dabei wird die Notwendigkeit des ‘Fester-Werdens’ (der Etablierung 
und Institutionalisierung) ebenso gewürdigt wie die Notwendigkeit der erneuten 
‘Verflüssigung’.

Mich interessiert die Frage, wie eine oppositionelle Strömung die Frage der 
Kritik aus den eigenen Reihen handhabt und inwiefern es ihr gelingen kann, die 
Interessen der an ihr Beteiligten kollektiv zu organisieren und auch längerfristig 
kollektive politische Handlungsfähigkeit zu entfalten, ohne dabei ihren eigenen 
‘Binnenraum’ zu vereindeutigen und hermetisch zu schließen. Es bleibt die Not-
wendigkeit – und das Begehren! – zu kommunizieren, sich auch sprachlich zu 
verständigen, als Bedingung für Kollektivität, für kollektive Handlungs- und 
Artikulationsfähigkeit.

Die Freiheit zum Dissens …

… ist für mich gerade im ‘Binnenraum der Kritik’, in den Binnen-Verhältnissen 
oppositioneller Strömungen entscheidend; ist sie gegeben, dann wird damit so-
wohl das individuelle Begehren der Freiheit als auch der kollektive Anspruch auf 
Befreiung in spezifischer Weise mit ‘Freiheit’ beantwortet. Das Denken darf dann 
beweglich bleiben, und es besteht auch ein Freiraum für kritische Rückfragen und 
Sprechversuche im Hinblick auf das Projekt der Befreiung selbst. Diese Vorstellung 
bleibt allerdings ambivalent, denn die Freiheit zum Dissens hat einen Preis. Sie ist 
nur zu haben, wenn permanente Irritation, Infragestellung und Beunruhigung 
dafür in Kauf genommen werden.



34 Susanne Maurer 35Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 

Aus historischen und zeitgenössischen Untersuchungen zu den Entwicklungs-
dynamiken Sozialer Bewegungen könnten wir den Eindruck gewinnen, dass dieser 
Preis vielleicht zu hoch ist, dass es zumindest vorübergehend ‘Beruhigendes’ und 
‘Schließendes’ auch im Kontext oppositioneller Strömungen geben muss, ja, dass 
diese für das Projekt der Kritik als Politik konkreter Veränderung – zumindest 
vorübergehend funktional sind. Ist damit eine spezifische Grenze von Freiheit 
im Kontext von Befreiungsbewegungen markiert, die womöglich gar nicht über-
wunden werden kann?

Der Knoten dieses Gedankengangs lockert sich, wenn ich das Begehren der 
Freiheit im Individuellen, im Kollektiven und im Bereich des Denkens und der 
Erkenntnis als verschiedene und zu unterscheidende betrachte. Alle drei Dimen-
sionen verweisen aufeinander, befeuern sich gegenseitig, können sich gegenseitig 
aber auch blockieren. Sie bilden ein relationales Gefüge, ein Kräftefeld, in dem 
die Bewegungen und Impulse in ganz unterschiedliche Richtungen verlaufen 
können. Damit können alle drei Dimensionen von Freiheit – so meine These – 
auch zum gegenseitigen Korrektiv (oder Regulativ) werden: Werden Verhältnisse 
der Un-Freiheit für ein Individuum unerträglich, so kann die prinzipielle Freiheit 
des Denkens ebenso öffnend wirken wie der Anschluss an ein kollektive(re)s 
Freiheitsbegehren. Wird die Un-Freiheit im Kollektiven des Befreiungsprojektes 
unerträglich, so kann sich das individuelle Begehren der Freiheit davon auch 
(wieder) abstoßen und ablösen. Finden Engführungen im Denken statt, so können 
diese durch die (selbst)kritische Auseinandersetzung in der individuellen wie der 
kollektiven Dimension hinterfragt und transformiert werden.

Die hier formulierten eher abstrakt gehaltenen Überlegungen müssen sich 
allerdings mit der ‘Unordentlichkeit des gelebten Lebens’ konfrontieren lassen. 
Und spätestens dann zeigt sich, dass die Voraussetzung dafür Dissens überhaupt 
artikulieren zu können (und damit auch die Position der Dissidenz zu riskieren) 
durch machtvoll wirkende Verhältnisse der Ungleichheit bedingt ist. Manchen 
Akteur_innen gelingt es offenbar ihren Dissens so vorzutragen, dass sie dafür im 
kritisierten Kontext selbst noch Resonanz und Anerkennung erfahren, andere 
‘bezahlen’ ihre Dissens-Artikulation mit ‘Ächtung’ und sozialem Ausschluss. Dass 
dem so ist, ist nicht zuletzt auf Aspekte wie Gestus des Sprechens, Habitus der 
Sprechenden, aber auch auf kontextspezifische Sprechsituationen zurückzufüh-
ren. Befragte Akteur_innen stilisieren sich überdies in höchst unterschiedlicher 
Weise selbst als ‘dissident’, als heroische ‘Ketzer_innen der Bewegung’ oder als 
mit existentiellen Ängsten kämpfende ‘verschämt’ Andersdenkende. Kommen 
Akteur_innen etwa aus einem nicht-bildungsbürgerlichen Kontext und haben 
sich vielleicht als erste in ihrer Familie überhaupt in den Raum akademischer 

Auseinandersetzungen hineinbewegt, so haben sie mit dieser Nicht-Selbstver-
ständlichkeit der Präsenz in irgendeiner Weise zu kämpfen. Das kann sich etwa 
darin ausdrücken, dass informellere soziale Situationen im Feld des Akademischen 
sich für sie unbehaglich anfühlen, weil sie dort ihre Nicht-Passung stärker spüren. 
Werden diese Akteur_innen zu ‘anders’ Denkenden, so haben sie mit ganz anderen 
Schwierigkeiten zu kämpfen als Personen, deren Präsenz im Feld (auch ihnen 
selbst) selbstverständlich(er) erscheint.

Für die Möglichkeit der Dissens-Artikulation ist insbesondere die Frage re-
levant, ob wir eigentlich anders denken können als in Ausschlüssen und Gegen-
sätzen, oder – alternativ – in Kontingenz, die als ‘Beliebigkeit’ (miss)verstanden 
werden kann. ‘Wenn es wirklich um etwas geht’, kann dann Dissens im Inneren 
einer Bewegung der Kritik, die ja sozusagen den Dissens ‘nach außen’ repräsentiert 
– (aus)gehalten werden? Mit der Frage, was es uns eigentlich ermöglicht, komplexer 
zu denken, auch uns selbst komplexer zu denken, Politik komplexer zu denken, 
schließt sich der Gedankengang insofern, als vermutet werden darf, dass die Er-
fahrung, dass Dissens-Artikulation gefahrlos(er) möglich ist, dass unterschiedliche 
Auffassungen und Überzeugungen auch im selben Binnen-Raum der Kritik (aus)
gehalten werden, in dieser Hinsicht ermutigend wirken kann. Das Stellen unbe-
quemer, ungemütlicher, irritierender und beunruhigender Fragen trägt zur Kom-
plexitätsentfaltung jedenfalls maßgeblich bei. Wobei die Dissens-Artikulation 
‘nach außen’ – den herrschenden Verhältnissen gegenüber – Zuspitzungen und 
möglichst große Klarheit und Festigkeit durchaus erforderlich macht …

Situation 3: Eine Asymmetrie tritt in Erscheinung

2024. Eine Tagung, ein politisches Projekt, verschiedene Stimmen. Etwas 
Schmerzhaftes wird berührt – die Frage von Ungleichheit(en) im egalitär ima-
ginierten – und von vielen zumindest ‘prinzipiell’ auch so erlebten – sozialen 
Gebilde. – Eine sagt: Der Zusammenhang wird gehalten und immer wieder 
hergestellt durch eine Arbeit, die die Beteiligten ‘gemeinsam tun’. – Einer sagt, er 
erlebe diese Arbeit als ‘freie’, als nicht-entfremdete Arbeit, als eine Art verwirk-
lichte Utopie. (Doch was, wenn dieses utopische Moment versiegt, oder nicht für 
alle gleichermaßen zugänglich ist?) – In dem Projekt geht es um eine gemeinsame 
Sache und deren Hervorbringung. Die Arbeit daran kann zum Teil auch recht 
konfliktreich sein, heißt es. Manche interpretieren das Konflikthafte vor allem in 
Bezug auf die Ebene des Theoretischen – es geht dann um Theoriehorizonte und 
Begrifflichkeiten: welche Begriffe werden aufgegriffen, welche angegriffen? – Eine 
sagt: Wir sind hier vielleicht so etwas wie ‘Wahlverwandte’, und es kommt auf die 



36 Susanne Maurer 37Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 

Bereitschaft an, sich gegenseitig zu übersetzen. (Ich muss an den Vorschlag von 
Mario Candeias und anderen denken, die – in Auseinandersetzung mit Gramscis 
Begriff und Vorstellung der ‘organischen Intellektuellen’ – für die gegenwärtige 
Zeit die Notwendigkeit sogenannter ‘Vermittlungsintellektueller’ hervorheben.) 
– Einer sagt: Unsere Assoziation ist vielleicht eine erst zukünftig mögliche Asso-
ziation – wir arbeiten zusammen, im Vorgriff auf eine andere mögliche Zukunft, 
auf eine andere zukünftige Möglichkeit. – Einer sagt: Doch wie ist es, jetzt in dieses 
Projekt einzutreten, dazu zu stoßen – und vielleicht auch Anstoß zu erregen? Wie 
ist es, wenn ich erst jetzt in das Projekt eintrete, das bereits so viele Jahre existiert? 
Ist es nötig, und ist es überhaupt sinnvoll, die Prozesse aus dieser ganzen langen 
Zeit erst einmal nachzuvollziehen – auch die Denkprozesse und die Erarbeitung 
der theoretischen Grundlagen? – Einer sagt: Selbst, wenn mir das nicht möglich 
ist, so lässt sich doch andocken – es besteht die Möglichkeit, sich dazu zu gesellen, 
mitzuwirken. – Eine sagt: Politik hat auch etwas mit Begehren zu tun, und mit 
Affekten. (Ich muss an Ernst Blochs Rede vom ‘kritischen Gefühl’ denken …) – 
Einer sagt: Was wir hier gemeinsam produzieren, ist für uns eine Art Haltelinie, 
eine Klammer, in aller Ambivalenz. (Der Druck, etwas in einem bestimmten 
Rhythmus ‘rechtzeitig’ zu produzieren, ermöglicht etwas. Aber er setzt auch Gren-
zen, er kann auch ausschließen.) – Als Thema (und Problem?) wird angesprochen, 
dass der historische Zeitraum, in dem das Projekt sich entwickelt hat, auch einen 
bestimmten Erfahrungs- und Wissensspeicher hervorgebracht hat. Was für die 
einen ein individueller wie kollektiver Prozess der Emanzipation war, kann nun 
für andere (und war vielleicht schon in der Vergangenheit für andere?) etwas, 
woran sie sich messen lassen müssen (?). – Bemerkbar wird ein ‘Gefälle’ – eine 
Asymmetrie, die jedoch unterschiedlich gelesen wird: z.B. als Erfahrungs- oder als 
‘Theorie-Gefälle’. So werden etwa Intensitäten und die Dauer einer theoretischen 
Auseinandersetzung als Differenz markiert. (Für mich wirft das die Frage nach 
Modi und (Anerkennungs-)Bedingungen von Theoriearbeit und Theoriebildung 
im Kontext einer ‘Bewegung der Kritik’ auf – auch die Frage danach, wie diese 
sich verändern und womöglich neu ausrichten können. Wie stellt sich das unter 
den beteiligten Akteur_innen dar – die daran ‘gerade erst jetzt’, oder schon über 
einen längeren Zeitraum, oft auch ‘schon sehr lange’ beteiligt sind?) – Einer sagt: 
Denken findet jeweils in bestimmten Epochen statt. (Die Akteure der Frankfurter 
Schule nannten das einmal den ‘Zeitkern der Wahrheit’; Donna Haraway (1996) 
spricht von „Situiertem Wissen“. Was bedeutet das – angesichts des Befundes bzw. 
der Wahrnehmung einer hierarchisierenden Zuschreibung theoretischen Wissens 
und theoretischer Kompetenz?) – Einer sagt: Was uns hier in diesem Projekt 
verbindet, geschieht eher ‘hinter dem Rücken’, quasi zwischen den Zeilen. Was 

die Klammer dabei ist? Vielleicht gibt es ja nicht nur die eine Klammer, vielleicht 
gibt es davon ja mehrere … – Einer sagt: Was noch uneingelöst ist, ist das, worauf 
sich unsere Praxis bezieht – und führt dabei zugleich seinen ‘Wissensspeicher’, 
seine Geschichte theoretischer Auseinandersetzung, seine selbstverständliche 
Begriffsverwendung ganz en passant vor – wohl eher unabsichtlich, eher un(ter)
bewusst …? – Einer sagt: Wir verfügen hier über ganz unterschiedliche Erfahrun-
gen, über ein ganz unterschiedliches Wissen. Wenn wir im Modus des Erzählens 
miteinander sprechen, so hat das für mich auch ein Mut machendes Moment. 
Es verweist darauf, dass etwas auch anders sein kann. Für mich verbindet sich 
damit nicht nur der Begriff, sondern auch die Erfahrung von Lebendigkeit. – Im 
Raum steht die Frage nach einer (nicht nur) ‘generationalen’ Ordnung im Projekt. 
Auch die Frage, was Kollektivität im gegenwärtigen Moment bedeutet, wie sie 
sich herstellt, und wie sie auch problematisch wird. (Ich frage mich: Wie lässt sich 
das, was wir als gesamtgesellschaftliche Tendenz(en) gegenwärtig wahrnehmen 
können, in ‘die Sehnsüchte der Menschen’ rückübersetzen?) – Jemand sagt: Ein 
bestimmtes Begehren ist das nach der Überwindung von Angst. (Ich denke: 
Es geht darum der Angst gemeinsam begegnen zu können.) – Eine erinnert an 
Brechts „Lob der dritten Sache“ aus dem Theaterstück „Die Mutter“ von 1932, 
und meint: Vielleicht befinden wir uns auf der Suche danach – was ist im Moment 
die ‘gemeinsame dritte Sache’, für uns, hier, jetzt gerade? – Jemand spricht von 
epistemischer Gewalt – sie zeigt sich in der Macht von Unterscheidungen, in einer 
bestimmten ‘Maschinerie der Theorie’, und kann zum Beispiel reflektiert werden 
über eine Kritik an Identitätslogik. – Jemand sagt: Eine gewisse Gemeinsamkeit 
und Kontinuität besteht vielleicht in den – immer wieder stattfindenden – Such-
bewegungen, und damit verbindet sich für mich ein Moment der Hoffnung.

◆ ◆ ◆

Kritik ist ein Stachel – sie kann auch zum ‘Messer im eigenen Fleisch’ werden, 
und das tut dann ganz besonders weh. Was wird als ‘Kritik’ anerkannt, und auf 
was darf sie sich beziehen? Das sind Fragen, die mich im Kontext von ‘Binnen-
räumen der Kritik’ besonders umtreiben. Welches Denken, welches Sprechen, 
welche Praktik erweist sich in welchem Moment als ‘Stärke’, was als ‘Schwäche’? 
Macht es überhaupt Sinn, in solchen Kategorien zu denken, oder etwas auf diese 
Weise aufzuteilen, ohne zu berücksichtigen, dass bestimmte ‘Schwächen’ unter 
bestimmten Vorzeichen immer auch ‘Stärken’ sind – und umgekehrt? Seltsame 
Un-Gleichungen …



38 Susanne Maurer

Meine Wendung hin zu den Binnen-Verhältnissen der Kritik, zu den dort 
wahrnehmbaren und rekonstruierbaren Dynamiken, die zu etwas (ver-)führen, 
beitragen – aber eben auch: etwas blockieren können, möchte ich mit folgendem 
Zitat (vorläufig) abschließen:

Aus der feministischen Revolution habe ich gelernt, dass ein wirklicher Bruch mit 
dem dominierenden Symbolischen – also mit den schon bestehenden Bedeutungen, 
durch die wir die Welt als bereits interpretierte präsentiert bekommen – dadurch 
bewirkt wird, dass Menschen sich treffen und mit denen diskutieren, die auch Un-
behagen und Fremdheit verspüren und daraus ein gemeinsames Denken entwickeln 
wollen, und dass dies unter persönlichem Einsatz geschieht. (Zamboni 2013: 9f.)

Literatur

Haraway, Donna 1996: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und 
das Privileg einer partialen Perspektive. In: Scheich, Elvira (Hrsg.): Vermittelte Weib-
lichkeit. Feministische Wissenschaft und Gesellschaftstheorie. Hamburg: 217-248

Maurer, Susanne 2016: Freiheit zum Dissens? Dissens als „hot issue“ und Gradmesser 
von „Freiheit“ am Beispiel emanzipatorischer Bewegungen und Bestrebungen. In: 
Grubner, Barbara/Birkle, Carmen/ Henninger, Annette (Hrsg.): Feminismus und 
Freiheit. Geschlechterkritische Neuaneignungen eines umkämpften Begriffs, Sulz-
bach/Taunus: 50-73

– 1996: Zwischen Zuschreibung und Selbstgestaltung. Feministische Identitätspolitiken 
im Kräftefeld von Kritik, Norm und Utopie. Tübingen 

Oelschlägel, Dieter 1996: Emanzipation. In: Kreft, Dieter/Mielenz, Ingrid (Hrsg.): Wör-
terbuch Soziale Arbeit, Weinheim: 160-162

Zamboni, Chiara 2013: Denken in Präsenz. Gespräche, Orte, Improvisationen. Rüs-
selsheim

Susanne Maurer 
E-Mail: maurer@uni-marburg.de

Mittelweg 36
Zeitschrift des Hamburger 
Instituts für Sozialforschungwww.mittelweg36.de

Archiv, Abstracts & Leseproben unter:

Heft 5–6/2025
Print 24 € | E-Journal 16 € 

Heft 1/2026
Print 14 € | E-Journal 9 € 

Zeit für Themen

Den Mittelweg 36 kennenlernen und regelmäßig lesen:
– Mini-Abo (3 fortlaufende Ausgaben) 28 € (Print) | 21 € (Digital)
– Nachwuchs-Abo (6 fortlaufende Ausgaben) 45 € (Print) | 35 € (Digital)
– Jahres-Abo (6 fortlaufende Ausgaben) 60 € (Print) | 45 € (Digital)

erscheint 

im Februar 

2026


