Susanne Maurer

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’

Nachdenken iber Hegemoniales in Projekten
der Gesellschafts- und Erkenntniskritik

Mein Einhakpunkt in die Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt ist die
Wahrnehmung, Beobachtung und das — oft auch schmerzhafte — Erleben spezi-
fischer Dynamiken in Binnenraumen der Kritik, in denen ich mich auch selbst
bewege bzw. bewegt habe. Das waren und sind ‘linke Szenen’ oder Milieus, die
sich durch eine gewisse Offenheit auszeichnen; das sind unterschiedliche soziale
Bewegungen (von der Jugendzentrumsbewegung, iiber Anti-AK'W- und Friedens-
bewegung, bis zu Bewegungen, die sich gegen Ausbeutung und die Zerstérung
von Lebensgrundlagen richten — auch in globaler Perspektive), und das sind vor
allem auch feministische Kontexte, ob in Wissenschaft, beruflicher oder politisch-
aktivistischer Praxis.

Im Folgenden beziche ich mich auf Erfahrungen aus diesen unterschiedlichen
Zusammenhingen der Gesellschafts- und Herrschaftskritik. Und ich nutze ein-
zelne selbst miterlebte Situationen, um schwierige Momente zu verdeutlichen, die
meines Erachtens auf das Phinomen epistemischer Gewalt verweisen. Die ‘Inspek-
tion’, die ich diesbeziiglich vornehmen méchte, ist keine unbeteiligte — vielmehr
wird mein Blick gerade dadurch geschirft, dass ich mich mit den Anliegen und
Begehren der jeweiligen kritischen Kontexte selbst stark verbunden fiihle, und
fir die Geschehnisse in diesen Raumen der Kritik auch eine Mit-Verantwortung
iibernehmen muss und méchte.

Situation 1: Vom Sprechen und vom Schweigen

1978. Eine Sitzung der ,,Fachschaft Pidagogik “. Im Raum verteilt sitzen mindes-
tens vierzig Personen, die unterschiedlichen politischen Gruppierungen angeho-
ren (wobei die Nihe zum SZ/Sozialistischen Zentrum hier deutlich dominiert).
Alle Anwesenden verbindet offenbar das Selbstverstindnis, sich kritisch auf die

Widerspriiche. Verlag Westfalisches Dampfboot, Heft 178, 45. Jg. 2024, Nr. 4, 27 -38



28 Susanne Maurer

herrschenden Verhiltnisse zu beziehen — im Institut, in der Uni, den (sozial)
pidagogischen Praxisfeldern, der Gesellschaft insgesamt. Zugleich sind verschie-
dene politische Auffassungen, Analysen und Positionen erkennbar und werden
mehr oder weniger heftig — auch gegeneinander — ins Spiel gebracht. Wer spricht
in diesem Raum, wem wird (wie) zugehért, und wer wagt es nicht zu sprechen?
Diesbeziigliche Grenzlinien verlaufen quer zu den politischen Gruppierungen;
sic haben mit Aspekten von Habitus zu tun, die sich auf ‘Alter’ (bzw. die Dauer
der Anwesenheit im Feld), Geschlecht, Klasse bzw. soziale Herkunft und noch
Weiteres beziehen lassen. Ich selbst nehme an der beschriebenen Situation teil als
politisch interessierte junge Studentin im ersten oder zweiten Uni-Semester, mit
gewissen Vorerfahrungen in Bezug auf Aktivismus und Selbstorganisation. Zu
einer Fachschaftssitzung zu gehen, ist fir mich deshalb ein naheliegender Schritt.
Von den Leuten und Themen in diesem Raum bin ich fasziniert. Angezogen
fithle ich mich vor allem von den ‘undogmatischen Linken’ — ich méchte gerne
dazugehoren, wage es aber nicht (mit) zu sprechen. Das unbestimmte Unbehagen,
das sich bei mir eingestellt hat und das mir ‘die Sprache verschligt’, artikuliere
ich schlielich in einer schriftlichen Auferung — auf einem Zettel, den ich, nach
einigem Zogern, in die Runde gebe. Mit dem Zettel mache ich die Schwierigkeit
des Sprechens in diesem — vom Anspruch her - egalitiren Raum zum Thema.
Darauf wird von cinigen der Anwesenden stark reagiert — es ist offenbar alles
andere als egal, dass dieser ‘Raum der Kritik” manche auch zum Verstummen
bringen kann. (Einige Semester spiter werde dann ich selbst eine derjenigen sein,
die in der ,Fachschaft Pidagogik“ zu den hiufig Sprechenden gehért — und die
vergleichbare Botschaften von anderen empfingt. Als brisant erweist sich dabei
insbesondere die Frage, wer meint ‘fir andere’ sprechen zu kénnen — auch, indem
‘das Nicht-Sprechen der Anderen’ von den hiufig Sprechenden problematisiert
wird. Macht macht sich bemerkbar, und es stellt sich das Gefiihl ein, irgendwie
in der Falle zu sitzen ...)

LR 4

Der Traum von der Egalitat ist zerbrechlich. Das zeigen die historischen Erfah-
rungen mit ernsthaften Versuchen, so etwas wie Egalitit (als Gleichrangigkeit,
als gleiche Méglichkeit zur Mitwirkung) herzustellen. Zu wenig wurde und wird
dabei oft berticksichtigt, wie radikal unterschiedlich die Voraussetzungen dafir
sein konnen, an ‘Gleichheit’, ‘Freiheit’ und ‘Geschwisterlichkeit’ bzw. ‘Solidaritit’
teilzuhaben. Fiir den Kontext politischer Kollektivitat etwas anders gewendet:
Was ermdglicht uns eigentlich, ‘in Gesellschaft frei zu sein’ (und frei zu bleiben),

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 29

im Denken und Handeln, im Verhilenis zu uns selbst und in der Verbindung mit
und Abgrenzung zu anderen? Und wer kann sich Freiheit vor welchem Hinter-
grund ‘leisten’? Mit beiden Fragen wird der ungleiche Zugang zu Méglichkeiten
der Freiheit angesprochen.

Da mich selbst die Frage des Differenten und Konflikthaften im Kontext op-
positioneller Stromungen und Milieus seit vielen Jahren beschiftigt, habe ich sie
u. a. in einer qualitativ-empirischen Studie untersucht (vgl. Maurer 1996), tiber
intensive Gespriche mit Akrivist_innen und Zeitzeug_innen der ‘Neuen Frau-
enbewegung’. Uber die rekonstruktive Auseinandersetzung mit Dissens konnten
so etwa die Funktionen von Dogmatismen in oppositionellen Kontexten exem-
plarisch herausgearbeitet und systematisch bestimme werden. Insbesondere ging
und geht es dabei um die Erlangung oder Aufrechterhaltung personlicher wie
politischer Handlungsfihigkeit. Diesen Forschungshintergrund nutze ich, wenn
ich mich mit schwierigen Dynamiken in ‘Binnenrdumen der Kritik” auseinan-
dersetze. Ich bewege mich dabei gewissermaflen auf einer ‘Spur des Unbehagens’,
die mich ins Gelinde des latent oder auch offen Konflikthaften fithrt. Wo sich
z.B. die Frage stellt: Wie entstehen erneut Ordnungen der Dominanz bzw. wie
entsteht ‘Hegemoniales® in anti-hegemonialen Bewegungen und Bestrebungen?

Situation 2: Woran sich etwas festmacht

2015. Eine Tagung in Stiddeutschland. Die Teilnehmenden verbindet das Anlie-
gen der Kritik an (migrations-)gesellschaftlichen Verhiltnissen und Zustinden,
die (selbst-)kritische Ausecinandersetzung mit Rassismen und Kolonialismen —
gerade auch in Pidagogik und Sozialer Arbeit. Dieses verbindende (potenziell)
verbindende Begehren erscheint zugleich briichig — angesichts unterschiedlicher
Situiertheiten und Positioniertheiten der Menschen im Raum. SchliefSlich kommt
es zu einer Situation im Tagungsplenum, in der etwas strukturell Konflikthaftes
aufbricht und eskaliert. Dasim Raum dieser Tagungals temporirem ‘Binnenraum
der Kritik” vielfach inhaltlich Verhandelte wird nun auch auf das Tagungsge-
schehen selbst bezogen, das hier exemplarisch nicht nur fir die Dimension der
wissenschaftlichen, sondern auch der politisch-aktivistischen Befassung damit
steht. Der offenbar von etlichen Teilnehmenden als sich verstirkendes Unbeha-
gen empfundene und auch als ‘Silencing’ erlebte Konflike artikuliert sich nun
durch eine Person, die als wahrnehmbare, erkennbare, ‘sprechfihige’ Person im
akademischen Feld bereits etabliert ist, dort — wie auch immer prekire, zumindest
ambivalente Anerkennung gefunden hat und nun zum Sprachrohr derjenigen
wird, die anscheinend nicht zum Sprechen gelangen kénnen. Der unartikulierbare



30 Susanne Maurer

Konflikt wird von dieser Person artikuliert und entfaltet in der Dynamik dieser
spezifischen Situation eine Wucht, die auch Personen erfasst und ‘angreift’, die
sich teilweise schon seit vielen Jahren sehr ernsthaft, aufrichtig, und auch unter
personlichem Risiko, mit den aufgebrochenen Themen auseinandersetzen, die
sich selber auch immer wieder berithren und erschiittern lassen von der Thematik.
Es geht um Rassismus, um Kolonialismus, um weif-Sein/Schwarz-Sein, und die
sehr reale Problematik einer unmarkierten, unbewussten und (auch durch uns
selbst) immer wieder als ‘selbstverstindlich’ vorausgesetzten und reproduzierten
(weifSen, ‘minnlichen’, klassistischen, ableistischen, ...) Norm. Diese Norm wird
nun in ihrer herrschaftlichen Wirkung, in ihrer Dominanzwirkung und in ihrer
Allgegenwirtigkeit explizit problematisiert und die Wucht, die sich damit verbin-
det, fihrt - zumindest voriibergehend, wenn auch nicht in der Absicht, so doch
im Effekt — zu einer Identifikation von Personen und Positionen. Denn an den
Personen, an konkreten Menschen in diesem konkreten Raum, in dieser konkreten
Situation, lasst sich eben etwas ‘festmachen’. Die ‘Dynamik im Feld’ verschaflt
sich Luft. Dariiber, dass sie sich iiber bestimmte Personen artikuliert, und auch
an bestimmten Personen festgemacht wird — und dann gewissermaflen an diesen
haften bleibt, so dass sie auch als persénliche Verletzung erfahren werden kann.
Fast unméglich erscheint es, in dieser Situation in eine reflexive, anders wahrneh-
mende Auseinandersetzung einzutreten — und doch wird es immerhin versuche ...

* o0

Es zeigt sich hier das auch Gefihrliche, Schmerzhafte und Konflikthafte in den
oppositionellen Erkenntnisprozessen, in den ‘Bewegungen der Kritik’; diese As-
pekte sollten m.E. nicht negiert oder verharmlost werden. Denn kritisches Denken
macht (uns) auch verletzlich. Etwas Beunruhigendes ist darin, in diesem ‘alles (und
sich selbst) hinterfragen’. Die Kritik an Herrschafts- und Dominanzverhiltnissen
richtet sich eben nicht nur ‘nach auflen’, sondern auch ‘nach innen’. Wie beides
miteinander — personlich wie politisch — ins Gehege kommen kann, sollte nicht
ausgeblendet werden, wenn es um Méglichkeiten der (Selbst)Befreiung geht.

Ein Schritt zurlick: Emanzipation oder das Begehren der Freiheit

Dieter Oelschlegel, Protagonist einer kritischen politischen Gemeinwesenarbeit
und in hohem Mafle an Fragen von Subjektwerdung in einem auch politischen
Sinne interessiert, kennzeichnete ‘Emanzipation’ einmal wie folgt:

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 31

Jede Handlung, und jede Erkenntnis, die andere Menschen materiell, sozial und
psychisch freier macht, sie vom entfremdeten Bewusstsein zum Bewusstsein der Ent-
fremdung bewegt, individuelle Verhaltenszwinge und Kommunikationsstorungen
so weit als moglich beseitige, ist ein Bestandteil der Emanzipation [...]. (Oelschlegel

1996: 162)

Hier wird Emanzipation relational und graduell formuliert als ein Versuch der
Befreiung, des ‘freier Werdens’. Oelschlegel fahrt fort, ,insbesondere dann“ und
hier gibt es einen Ebenenwechsel, ,wenn dadurch die Bedingungen fiir solida-
risches und politisches Handeln geférdert werden® (ebd.). Er verkniipft also die
individuelle Emanzipation mit der politischen Emanzipation, der Emanzipation
im Kollektiv, in der Solidaritit mit anderen.

Im Nachdenken iiber die Voraussetzungen und Méglichkeiten der — auch
subjektiven — Befreiungzeigt sich immer wieder ein spezifischer Zusammenhang
zwischen ‘negativer’ und ‘positiver’ Freiheit: Der Zustand, aus dem ich mich be-
freien will, hat in mir woméglich so tiefe Spuren hinterlassen, dass nicht nur der
Akt der Befreiung (ebenso wie der Widerstand dagegen) dadurch in spezifischer
Weise gepragt und begrenzt wird, sondern auch der angestrebte Zustand ciner
positiv(iert)en Freiheit davon mafigeblich becinflusst und auch beeintrichtige
erscheint.

Mit der Referenz auf den Diskurs um Emanzipation kann auch ecine Kritik
an Identitdtslogiken verkniipft werden, wie sie seit vielen Jahren in verschiedenen
Theoriestromungen entfaltet worden ist — so etwa im Kontext der Kritischen
Theorie oder in poststrukturalistischen Stromungen. Gerade diese Kritik erlaubt
es, die mit Identifizierungen einhergehenden Machtwirkungen wahrzunehmen
und zu problematisieren, die sich auch in politischen Befreiungsbewegungen
immer wieder zeigen und als ‘Unfreiheiten’ wirksam werden (kénnen).

Dissens im Binnen-Raum von Befreiungsbewegungen (vgl. dazu auch Maurer
2016) entsteht nicht zuletzt aus der Erfahrung mit den Machtwirkungen verein-
heitlichender, homogenisierender Emanzipationsvorstellungen. Wenn demgegen-
tber dann zum Beispiel auf ‘Differenz’ bestanden wird, so geht es dabei weniger um
eine bestimmte oder gar festgelegte ‘Andersheit’ als vielmehr um die Erfahrung,
sich als different zu erleben und den Wunsch, diese Differenz auch artikulieren
zukoénnen. Eine differente Erfahrung, Perspektive oder Position muss nicht kon-
flikthaft sein. Erst unter Bedingungen, die ‘Einigkeit’ erzwingen (wollen), wird
sie zur Provokation, wird aus dem ‘Dissens’ die ‘Dissidenz’ — mit entsprechend
riskanten Folgen fiir diejenigen, dic artikulieren (oder denen zugeschrieben wird),
nicht mit der vorherrschenden Auffassung einigzu sein.



32 Susanne Maurer

Versuch der Systematisierung, (moglichst) ohne Ausblendung
des Er-Lebens ...

Es erscheint mir sinnvoll drei Dimensionen zu unterscheiden, auf die sich das
Begehren der Freiheit bezichen lisst: die Dimension des Individuellen (Begehren
des ‘Subjekts im Singular’), die Dimension des Kollektiven (Begehren der Befrei-
ungsbewegungen als gesellschaftlich-historischen ‘Subjekten im Plural’) und die
Dimension der Erkenntnis (Moglichkeiten befreienden Denkens und Sprechens).
Ich gehe in diesem Zusammenhang davon aus, dass (gesellschaftlich-)historische,
(erkenntnis-)politische und auch biographische Erfahrungen uns entscheidende
Hinweise darauf geben, in welchen Dynamiken sich das Begehren nach Freiheit
entfaltet und welche machtvollen, durchaus auch schwierigen Wirkungen davon
ausgehen kénnen.

Ausgangspunke fur kollektive Befreiungskimpfe sind hiufig bestimmte Ereig-
nisse und Konstellationen in den tibergreifenden historisch-gesellschaftlichen
Situationen, in denen sich etwas ‘entziindet’. So entsteht ein historischer/s Mo-
ment, in dem das Unbehagen in den Verhiltnissen sich plotzlich deutlich zeigt
und artikuliert, in dem verschiedene Begehren zusammenfliefen und zumindest
voriibergehend zu einer gebiindelten und dynamischen Kraft in der Gesellschaft
werden: Etwas bisher nicht Ausgesprochenes wird nun ausgesprochen, etwas
bisher nicht Zugestandenes wird nun beansprucht, etwas bisher Undenkbares
wird nun denkbar, ‘Unerhértes’ geschiecht! Wenn das Gegebene/Bekannte/Be-
stehende radikal hinterfragt und duf8erst kritisch betrachtet wird, wenn nach
ganz anderen Méglichkeiten gesucht wird und dabei auch héchst provozierende
Grenziibertretungen vorgenommen werden, so wird neben der Attraktivitit auch
das Gefihrliche des Begehrens nach Freiheit spiirbar.

Entwickelt sich aus spontaneren kollektiven Aktionen eine Soziale Bewegung,
in der der Protest sich organisiert, so werden damit auch neue Wirklichkeiten
geschaffen, neue Krifteverhilenisse, neue Sprech- und Denkmoglichkeiten. Die
Geschichte Sozialer Bewegungen zeigt, dass sich hier oft auch eine ‘experimentelle
Lebenspraxis’ entwickelt — eine Praxis miteinander anders politisch zu agieren und
zu kommunizieren. Die Moglichkeit einer ‘frei(er)en Assoziation’ steht im Raum.
Mit diesem Begriff aus der anarchistischen Tradition wird der Begriff der Frei-
heit direke in Beziehung gesetzt mit der Vorstellung von einer auch lingerfristig
tragfahigen und produktiven Verbindung. Der Begriff verweist zugleich darauf,
dass diese Verbindung eine ‘freie’ sein soll, also eine, die nicht als eng gefiihrte
und hermetisch wirkende Disziplin eines Kollektivs vorstellbar ist.

Hier kommt die historische Erfahrung mit spezifischen Dynamiken oppositi-
oneller Stromungen und Sozialer Bewegungen (als ‘Befreiungsbewegungen’) ins

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 33

Spiel. Gemeint sind Prozesse ‘im Inneren” emanzipatorischer Bewegungen, die
sichimmer wieder beobachten lassen, auch wenn sie nicht zwangslaufig stattfinden
miissen: So gehen mit Prozessen der Organisierung und Kollektivierung auch
Verfestigungen einher, die — etwa im Zuge einer Parteigriindung oder ‘Kader-
politik’ — durchaus zu Dogmen werden kénnen; solche ‘festen Uberzeugungen’
mit absolutem Geltungsanspruch werden gegeniiber kritischen Einwinden ‘mit
Macht’ verteidigt, gelegentlich auch gewaltsam durchgesetzt. (Wobei nicht aufler
Acht gelassen werden soll, dass hier tatsichlich etwas auf dem Spiel steht: die
politische Artikulationskraft ‘nach auflen’...)

Angesichts von Phinomenen der Unfreiheit im Kontext von Befreiungsbe-
wegungen stellt sich die Frage, ob hier die Seite des ‘Frei-Werdens’, als prinzipiell
zukunftsoffener und cher unbestimmter Prozess, preisgegeben worden ist. Vor
dem Hintergrund eigener Studien zu den historischen Frauenbewegungen und in
Auseinandersetzung mit der Forschung zu Sozialen Bewegungen schlage ich vor,
deren Binnendynamik als je spezifischen Rhythmus von Offnungund Schliefung
zu lesen. Dabei wird die Notwendigkeit des ‘Fester-Werdens’ (der Etablierung
und Institutionalisierung) ebenso gewiirdigt wie die Notwendigkeit der erneuten
‘Verfliissigung’.

Mich interessiert die Frage, wie eine oppositionelle Stromung die Frage der
Kritik aus den cigenen Reihen handhabt und inwiefern es ihr gelingen kann, die
Interessen der an ihr Beteiligten kollektiv zu organisieren und auch lingerfristig
kollektive politische Handlungsfahigkeit zu entfalten, ohne dabei ihren eigenen
‘Binnenraum’ zu vereindeutigen und hermetisch zu schliefien. Es bleibt die Not-
wendigkeit — und das Begehren! — zu kommunizieren, sich auch sprachlich zu
verstindigen, als Bedingung fur Kollektivitat, fiir kollektive Handlungs- und
Artikulationsfihigkeit.

Die Freiheit zum Dissens ...

... ist fur mich gerade im ‘Binnenraum der Kritik’, in den Binnen-Verhaltnissen
oppositioneller Stromungen entscheidend; ist sie gegeben, dann wird damit so-
wohl das individuelle Begehren der Freiheit als auch der kollektive Anspruch auf
Befreiung in spezifischer Weise mit ‘Freiheit’ beantwortet. Das Denken darf dann
beweglich bleiben, und es besteht auch ein Freiraum fiir kritische Riickfragen und
Sprechversuche im Hinblick auf das Projekt der Befreiung selbst. Diese Vorstellung
bleibt allerdings ambivalent, denn die Freiheit zum Dissens hat einen Preis. Sie ist
nur zu haben, wenn permanente Irritation, Infragestellung und Beunruhigung
dafiir in Kauf genommen werden.



34 Susanne Maurer

Aus historischen und zeitgendssischen Untersuchungen zu den Entwicklungs-
dynamiken Sozialer Bewegungen konnten wir den Eindruck gewinnen, dass dieser
Preis vielleicht zu hoch ist, dass es zumindest voriibergehend ‘Beruhigendes’ und
‘Schliefendes’ auch im Kontext oppositioneller Stromungen geben muss, ja, dass
diese fiir das Projekt der Kritik als Politik konkreter Verinderung — zumindest
voriibergehend funktional sind. Ist damit eine spezifische Grenze von Freiheit
im Kontext von Befreiungsbewegungen markiert, die womdglich gar nicht tiber-
wunden werden kann?

Der Knoten dieses Gedankengangs lockert sich, wenn ich das Begehren der
Freiheit im Individuellen, im Kollektiven und im Bereich des Denkens und der
Erkenntnis als verschiedene und zu unterscheidende betrachte. Alle drei Dimen-
sionen verweisen aufeinander, befeuern sich gegenseitig, konnen sich gegenseitig
aber auch blockieren. Sie bilden ein relationales Gefuige, ein Kriftefeld, in dem
die Bewegungen und Impulse in ganz unterschiedliche Richtungen verlaufen
koénnen. Damit konnen alle drei Dimensionen von Freiheit — so meine These —
auch zum gegenseitigen Korrektiv (oder Regulativ) werden: Werden Verhiltnisse
der Un-Freiheit fir ein Individuum unertraglich, so kann die prinzipielle Freiheit
des Denkens ebenso 6ffnend wirken wie der Anschluss an ein kollektive(re)s
Freiheitsbegehren. Wird die Un-Freiheit im Kollektiven des Befreiungsprojektes
unertriglich, so kann sich das individuelle Begehren der Freiheit davon auch
(wieder) abstoffen und ablésen. Finden Engfithrungen im Denken statt, so konnen
diese durch die (selbst)kritische Auseinandersetzungin der individuellen wie der
kollektiven Dimension hinterfragt und transformiert werden.

Die hier formulierten cher abstrakt gehaltenen chrlegungen miissen sich
allerdings mit der ‘Unordentlichkeit des gelebten Lebens’ konfrontieren lassen.
Und spitestens dann zeigt sich, dass die Voraussetzung dafiir Dissens tiberhaupt
artikulieren zu konnen (und damit auch die Position der Dissidenz zu riskieren)
durch machtvoll wirkende Verhaltnisse der Ungleichheit bedingt ist. Manchen
Akteur_innen gelingt es offenbar ihren Dissens so vorzutragen, dass sie daftir im
kritisierten Kontext selbst noch Resonanz und Anerkennung erfahren, andere
‘bezahlen’ ihre Dissens-Artikulation mit ‘Achtung’ und sozialem Ausschluss. Dass
dem so ist, ist nicht zuletzt auf Aspekte wie Gestus des Sprechens, Habitus der
Sprechenden, aber auch auf kontextspezifische Sprechsituationen zuriickzufih-
ren. Befragte Akteur_innen stilisieren sich tiberdies in hochst unterschiedlicher
Weise selbst als ‘dissident’, als heroische ‘Ketzer_innen der Bewegung’ oder als
mit existentiellen Angsten kimpfende ‘verschimt’ Andersdenkende. Kommen
Akrteur_innen etwa aus einem nicht-bildungsbiirgerlichen Kontext und haben
sich vielleiche als erste in ihrer Familie tiberhaupt in den Raum akademischer

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 35

Auscinandersetzungen hineinbewegt, so haben sie mit dieser Nicht-Selbstver-
standlichkeit der Prasenz in irgendeiner Weise zu kimpfen. Das kann sich etwa
darin ausdriicken, dass informellere soziale Situationen im Feld des Akademischen
sich fiir sie unbehaglich anfithlen, weil sie dort ihre Nicht-Passung starker spiiren.
Werden diese Akteur_innen zu ‘anders’ Denkenden, so haben sie mit ganz anderen
Schwierigkeiten zu kimpfen als Personen, deren Prisenz im Feld (auch ihnen
selbst) selbstverstindlich(er) erscheint.

Fir die Méglichkeit der Dissens-Artikulation ist insbesondere die Frage re-
levant, ob wir eigentlich anders denken konnen als in Ausschliissen und Gegen-
sitzen, oder - alternativ — in Kontingenz, die als ‘Beliebigkeit’ (miss)verstanden
werden kann. “Wenn es wirklich um etwas geht’, kann dann Dissens im Inneren
einer Bewegungder Kritik, die ja sozusagen den Dissens ‘nach aufien’ reprisentiert
— (aus)gehalten werden? Mit der Frage, was es uns eigentlich ermoglicht, komplexer
zu denken, auch uns selbst komplexer zu denken, Politik komplexer zu denken,
schlieft sich der Gedankengang insofern, als vermutet werden darf, dass die Er-
fahrung, dass Dissens-Artikulation gefahrlos(er) méglich ist, dass unterschiedliche
Auffassungen und Uberzeugungen auch im selben Binnen-Raum der Kritik (aus)
gehalten werden, in dieser Hinsicht ermutigend wirken kann. Das Stellen unbe-
quemer, ungemilitlicher, irritierender und beunruhigender Fragen trigt zur Kom-
plexititsentfaltung jedenfalls mafigeblich bei. Wobei die Dissens-Artikulation
‘nach auflen’ — den herrschenden Verhilenissen gegentiber — Zuspitzungen und
moglichst grofle Klarheit und Festigkeit durchaus erforderlich mache ...

Situation 3: Eine Asymmetrie tritt in Erscheinung

2024. Eine Tagung, cin politisches Projekt, verschiedene Stimmen. Etwas
Schmerzhaftes wird beriihrt — die Frage von Ungleichheit(en) im egalitir ima-
ginierten — und von vielen zumindest ‘prinzipiell” auch so erlebten — sozialen
Gebilde. - Eine sagt: Der Zusammenhang wird gehalten und immer wieder
hergestellt durch eine Arbeit, die die Beteiligten ‘gemeinsam tun’. — Einer sagt, er
erlebe diese Arbeit als ‘freie’, als nicht-entfremdete Arbeit, als eine Art verwirk-
lichte Utopie. (Doch was, wenn dieses utopische Moment versiegt, oder nicht fiir
alle gleichermafien zuginglich ist?) — In dem Projeke geht es um eine gemeinsame
Sache und deren Hervorbringung. Die Arbeit daran kann zum Teil auch recht
konfliktreich sein, heifit es. Manche interpretieren das Konflikthafte vor allem in
Bezugauf die Ebene des Theoretischen — es geht dann um Theoriehorizonte und
Begrifflichkeiten: welche Begriffe werden aufgegriffen, welche angegriffen? — Eine

sagt: Wir sind hier vielleicht so etwas wie “Wahlverwandte’, und es kommt auf die



36 Susanne Maurer

Bereitschaft an, sich gegenseitig zu iibersetzen. (Ich muss an den Vorschlag von
Mario Candeias und anderen denken, die — in Auseinandersetzung mit Gramscis
Begriff und Vorstellung der ‘organischen Intellekeuellen’ - fiir die gegenwirtige
Zeit die Notwendigkeit sogenannter ‘Vermittlungsintellektueller’ hervorheben.)
— Einer sagt: Unsere Assoziation ist vielleicht eine erst zukiinftig mégliche Asso-
ziation — wir arbeiten zusammen, im Vorgriff auf eine andere mogliche Zukunft,
aufcine andere zukiinftige Moglichkeit. — Einer sagt: Doch wic ist es, jezz in dieses
Projekt einzutreten, dazu zu stofSen — und vielleicht auch Anstof} zu erregen? Wie
istes, wenn ich erst jetzt in das Projekt eintrete, das bereits so viele Jahre existiert?
Ist es n6tig, und ist es iberhaupt sinnvoll, die Prozesse aus dieser ganzen langen
Zeiterst einmal nachzuvollzichen — auch die Denkprozesse und die Erarbeitung
der theoretischen Grundlagen? — Einer sagt: Selbst, wenn mir das nicht méglich
ist, so lasst sich doch andocken — es besteht die Méglichkeit, sich dazu zu gesellen,
mitzuwirken. — Eine sagt: Politik hat auch etwas mit Begehren zu tun, und mit
Affekten. (Ich muss an Ernst Blochs Rede vom ‘kritischen Gefiihl’ denken...) —
Einer sagt: Was wir hier gemeinsam produzieren, ist fiir uns eine Art Haltelinie,
eine Klammer, in aller Ambivalenz. (Der Druck, etwas in einem bestimmten
Rhythmus ‘rechtzeitig zu produzieren, erméglicht etwas. Aber er setzt auch Gren-
zen, er kann auch ausschlieen.) — Als Thema (und Problem?) wird angesprochen,
dass der historische Zeitraum, in dem das Projeke sich entwickelt hat, auch einen
bestimmten Erfahrungs- und Wissensspeicher hervorgebracht hat. Was fir die
einen ein individueller wie kollektiver Prozess der Emanzipation war, kann nun
fir andere (und war vielleicht schon in der Vergangenheit fiir andere?) etwas,
woran sie sich messen lassen miissen (?). — Bemerkbar wird ein ‘Gefille’ - eine
Asymmetrie, die jedoch unterschiedlich gelesen wird: z.B. als Erfahrungs- oder als
“Theorie-Gefille’. So werden etwa Intensititen und die Dauer einer theoretischen
Auseinandersetzung als Differenz markiert. (Fiir mich wirft das die Frage nach
Modi und (Anerkennungs-)Bedingungen von Theoriearbeit und Theoriebildung
im Kontext einer ‘Bewegung der Kritik” auf — auch die Frage danach, wie diese
sich verindern und woméglich neu ausrichten konnen. Wie stellt sich das unter
den beteiligten Akteur_innen dar — die daran ‘gerade erst jetzt’, oder schon tiber
einen lingeren Zeitraum, oft auch ‘schon sehr lange’ beteiligt sind?) — Einer sagt:
Denken findet jeweils in bestimmten Epochen statt. (Die Akteure der Frankfurter
Schule nannten das einmal den “Zeitkern der Wahrheit’; Donna Haraway (1996)
spricht von ,,Situiertem Wissen“. Was bedeutet das — angesichts des Befundes bzw.
der Wahrnehmung einer hierarchisierenden Zuschreibung theoretischen Wissens
und theoretischer Kompetenz?) — Einer sagt: Was uns hier in diesem Projekt
verbindet, geschicht eher ‘hinter dem Riicken’, quasi zwischen den Zeilen. Was

Kritik als Stachel und ‘Messer im eigenen Fleisch’ 37

die Klammer dabei ist? Vielleicht gibt es ja nicht nur die eine Klammer, vielleicht
gibt es davon ja mehrere ... — Einer sagt: Was noch uneingeldst ist, ist das, worauf
sich unsere Praxis bezieht — und fithrt dabei zugleich seinen “Wissensspeicher’,
seine Geschichte theoretischer Auseinandersetzung, seine selbstverstandliche
Begriffsverwendung ganz en passant vor — wohl cher unabsichtlich, eher un(ter)
bewusst...? — Einer sagt: Wir verfiigen hier tiber ganz unterschiedliche Erfahrun-
gen, tber ein ganz unterschiedliches Wissen. Wenn wir im Modus des Erzihlens
miteinander sprechen, so hat das fiir mich auch ein Mut machendes Moment.
Es verweist darauf, dass etwas auch anders sein kann. Fiir mich verbindet sich
damit nicht nur der Begriff, sondern auch die Erfahrung von Lebendigkeit. — Im
Raum steht die Frage nach einer (nicht nur) ‘generationalen’ Ordnung im Projeke.
Auch die Frage, was Kollektivitit im gegenwirtigen Moment bedeutet, wie sie
sich herstellt, und wie sie auch problematisch wird. (Ich frage mich: Wie lisst sich
das, was wir als gesamtgesellschaftliche Tendenz(en) gegenwirtig wahrnehmen
konnen, in ‘die Sehnsiichte der Menschen’ riickiibersetzen?) — Jemand sagt: Ein
bestimmtes Begehren ist das nach der Uberwindung von Angst. (Ich denke:
Es geht darum der Angst gemeinsam begegnen zu kénnen.) — Eine erinnert an
Brechts ,,Lob der dritten Sache” aus dem Theaterstiick ,,Die Mutter von 1932,
und meint: Vielleicht befinden wir uns auf der Suche danach — was ist im Moment
die ‘gemeinsame dritte Sache’, fir uns, hier, jetzt gerade? — Jemand spricht von
epistemischer Gewalt — sie zeigt sich in der Macht von Unterscheidungen, in einer
bestimmten ‘Maschinerie der Theorie’, und kann zum Beispiel reflektiert werden
tber eine Kritik an Identititslogik. — Jemand sagt: Eine gewisse Gemeinsamkeit
und Kontinuitit besteht vielleicht in den — immer wieder stattfindenden — Such-
bewegungen, und damit verbindet sich fiir mich ein Moment der Hoffnung.

* o0

Kritik ist ein Stachel — sie kann auch zum ‘Messer im eigenen Fleisch’ werden,
und das tut dann ganz besonders weh. Was wird als ‘Kritik” anerkannt, und auf
was darf sie sich bezichen? Das sind Fragen, die mich im Kontext von ‘Binnen-
raumen der Kritik” besonders umtreiben. Welches Denken, welches Sprechen,
welche Praktik erweist sich in welchem Moment als ‘Stirke’, was als ‘Schwéiche’?
Macht es tiberhaupt Sinn, in solchen Kategorien zu denken, oder etwas auf diese
Weise aufzuteilen, ohne zu berticksichtigen, dass bestimmte ‘Schwichen’ unter
bestimmten Vorzeichen immer auch ‘Stirken’ sind — und umgekehrt? Seltsame

Un-Gleichungen...



38 Susanne Maurer

Meine Wendung hin zu den Binnen-Verhiltnissen der Kritik, zu den dort
wahrnehmbaren und rekonstruierbaren Dynamiken, die zu etwas (ver-)fithren,
beitragen — aber eben auch: etwas blockieren konnen, mochte ich mit folgendem

Zitat (vorliufig) abschliefen:

Aus der feministischen Revolution habe ich gelernt, dass ein wirklicher Bruch mit
dem dominierenden Symbolischen — also mit den schon bestehenden Bedeutungen,
durch die wir die Welt als bereits interpretierte prisentiert bekommen — dadurch
bewirkt wird, dass Menschen sich treffen und mit denen diskutieren, die auch Un-
behagen und Fremdheit verspiiren und daraus ein gemeinsames Denken entwickeln
wollen, und dass dies unter persénlichem Einsatz geschieht. (Zamboni 2013: 9f.)

Literatur

Haraway, Donna 1996: Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Feminismus und
das Privileg einer partialen Perspektive. In: Scheich, Elvira (Hrsg.): Vermittelte Weib-
lichkeit. Feministische Wissenschaft und Gesellschaftstheorie. Hamburg: 217-248

Maurer, Susanne 2016: Freiheit zum Dissens? Dissens als ,,hot issue“ und Gradmesser
von ,,Freiheit” am Beispiel emanzipatorischer Bewegungen und Bestrebungen. In:
Grubner, Barbara/Birkle, Carmen/ Henninger, Annette (Hrsg.): Feminismus und
Freiheit. Geschlechterkritische Neuaneignungen eines umkimpften Begriffs, Sulz-
bach/Taunus: 50-73

—1996: Zwischen Zuschreibung und Selbstgestaltung. Feministische Identititspolitiken
im Kriftefeld von Kritik, Norm und Utopie. Tiibingen

Oeclschligel, Dieter 1996: Emanzipation. In: Kreft, Dicter/Mielenz, Ingrid (Hrsg.): Wor-
terbuch Soziale Arbeit, Weinheim: 160-162

Zamboni, Chiara 2013: Denken in Prisenz. Gespriche, Orte, Improvisationen. Riis-
selsheim

Susanne Maurer
E-Mail: manrer@uni-marburg.de



